
THOMAS B USKE 

SACRAL-TOPOGRAPHIE 

Antezedentien zum Kirchenbau und dessen 
geistlichem Auftrag an die Oikoumene 

in Thesen 



Vortragsmanuskript für die Jahresversammlung des 
EVANGELISCHEN KIRCHENBAUVEREINS am 23 .November 2o24 

in der Kapelle der Kaiser Wilhelm-Gedächniskirche 

Die Luftaufnahme vorn Friedrich Wilhelm-Platz in Berlin-Friedenau mit der Kirche Zum Guten Hirten 
stammt von Rolf Koehler - Berlin Charlottenburg 



THESE EINS: 
Zu den unabdingbaren Antezedentien und jenseits 

aller ecclesiologischen, architektonischen und kunstgeschichtlichen Betrachtungen 
gehört: 

Mit der Kirche - 
und hier immer zuerst, nicht nur „empirisch" geboten und 

wie von selbst geradezu apodiktisch an das (Kirchen-)Gebäude gedacht und 
vorgestellt werden würde - 

war menschheitsgeschichtlich zum ersten Mal bis 
heute d e r ausschließlich und von jeder partiellen Zweckbestimmung vollkom-
men freie und 

für jedermann uneingeschränkt betretbare offenene Raum - 
„ohne Ansehen der Person bei Gott" (Acta lo 34) — nicht nur entdeckt, sondern auch 
über alle kleinlichen Menschlichkeiten hinausgreifend geschaffen worden: 
„Hier ist nicht Jude noch Grieche, Herr oder Knecht, Mann oder Frau" (Gal 3 28). 

Mit der Kirche gab es plötzlich — unabhängig von allen Jahrtausenden 
schon dauernden Bemühungen, das menschliche Zusammenleben 
gesellschaftspolitisch irgendwie, aber dann auch für alle „verbindlich" 
organisatorisch und wenigstens für die Herrschenden handhabbar und durchsetzbar 
zu machen - 

den „forensische Raum", die Kirche; sie umfaßte damit mehr als nur 
vielleicht schon das antike „Forum" mit einen Repräsentationsbauten und schließlich 
sogar Stadtplanungen (cfMilet mit seinem „Markttor" - nicht Stadttor 1) überhaupt 
ausdrücken konnte. 

Nicht irgendein Platz, Hof, oder sonst wie bestimmt zu bezeichnender 
Versammlungsort, wie bis in die Neuzeit auch immer wieder mißverständlich selbst 
als Ausdruck von „Demokratie" umschrieben werden sollte, lag daher dem Bauplan 
einer Kirche zugrunde, sondern zum ersten Mal der Raum, also mehr als nur eine 
geometrische Dreidimensionalität, für den es nicht einmal bis in das Zeitalter der 
beginnenden Christification, als innerhalb von nur wenigen Jahrhunderten im 
(römischen) Reich, und worüber sich auch die Kirchenväter verwunderten kein 
Winkel mehr da war, wo Menschen nicht davon wußten, und es dennoch bis dahin 
nicht einmal und in welcherlei überlieferten Sprache nicht einmal ein Wort, ein 
Begriff zur Verfügung stand, mit dem man etwa überhaupt zu sagen vermocht hätte, 
w a s man eigentlich mit den Kirchen baute; sie waren als Architektur gegen alles von 
Menschen bis dahin Errichtete, und bar jeder weiteren Erklärung, einfach da ! 

1 Heute steht die eine Fassadenseite in den Berliner Museen; nach einer fast totalen Zerstörung nach 479 v.Chr. als 
regelmäßige Stadtanlage in der uns dann bekannten Form wiedererbaut.. 

2 Die sprachgeschichtlichen und lexikalischen Einzelheiten finden sich in dem Abschnitt „Der Raum" in meiner 



Alle Groß- und Riesenbauten des Altertums (allein die Seitenschiffe der 
„Konstantinischen Basilika" in Rom maßen über 3oMeter in der Höhe) waren mit der 
Absicht geschaffen, schließlich doch noch einen Ausdruck für eine letzte menschlich-
existentielle und darin verbindliche Sinnerfassung zu finden. 

Aber selbst diese wurde nun Menschen mit dem R a um - der Kirche - 
endgültig entwunden; denn dieser Raum — mit allen etwa noch sonstigen Sinn- und 
Zweckbestimmungen — er war buchstäblich auch von allen kommensurablen 
Vorstellungen oder Anschaulichkeiten - und selber (als Raum) vollkommen 
gegenstandslos - für die letzte Grenzerfahrungen (von Geburt und Tod) für und um 
Gottes willen auch gegen alles etwa noch mögliche eigene Wissen ganz leer und frei, 
und nichts anderes so auch - und geradezu spiegelbildlich (II.Kor 4 6  3) - für den hier 
Eintretenden zu gelten hatte, daß er eben von nun an nicht mehr auf die Begrenztheit 
von allgemeinen und scheinbar immer entschuldigenden Umsänden von 
Opportunitäten hilflos zurückgeworfen würde, und damit auch jedes menschliche 
Fragen nach sich selber (zur aufklärerischen „Mündigkeit", wie etwa in der Diktion 
nach Kant) weiterhin ausgeklammert worden und gewesen war. 

Oder wie es MeisterEckart(t1327)in einer seiner Predigten formulierte  4: 
Die liebste Wohnung Gottes ist das von allen menschlichen Regungen und 
Überlegungen, dem Sinnieren, vollkommen leer und rein gefegte Herz; und dort 
nichts anderes mehr Platz darin finden dürfte als Gott allein — und der Ursprung des 
eigenen Lebens gegen alle Anfechtungen auf Hoffnung, wo nichts mehr zu hoffen ist 
(Rm 4 18), zu bewähren war; nur in diesem bedingungslosen Glauben (Vertrauen — 
fiducia), Menschen sich überhaupt selber als Person aus dem Gegenüber, nämlich 
dann immer auch ausnahmslos in dieser, eben solcher Verantwortung vor und mit 
Gott wiederfänden, und in und aus der Verkündigung mit Gott schlechthin seit jeher 
einfach Glaub en genannt worden war. 

Es war stets jener alles umfassende Augenblick, der über die Zeit im 
Augenblick des Geschehens immer zugleich auch Ewigkeit war, in dem sich Gott und 
Mensch in der Widerspannnung von Person zu Person, eben in der nie anders 
erfaßbaren Wirklichkeit zur gemeinsamen Tat aus dem Ursprung aller Schöpfung als 
der alleinigen Praerogative Gottes (der creatio ex nihilo) begegneten  5: oder wie es 
derApostelsagte(Rm 5I4):...in Adam,dem Bild des,der zukünftig 
w a r, nämlich Chri stus, aber daneben wozu Menschen auch genauso, aber nun 
in der Leugnung dieses ihres göttlichen Ursprungs, sie also für den Augenblick sich 
selber genug und alles erklären und begründen zu können meinten, wie: es sei besser, 
daß ein Mensch stürbe, denn das das ganze Volk durch wen (?) oder was (?) 

Systematischen Theologie Bd.IV:  Schöpfung und Mandat Gottes, Die Partizipation des Menschen am actus 
pur us de i, Die Berufung zum Baumeister an der sichtbaren und unsichtbaren, der irdischen und ewigen Welt 
der Wohung Gottes und seiner Menschenkinder 

3 Denn Gott, der da hieß das Licht aus der Finsternis hervorleuchten, der hat einen hellen Schein in unsere Herzen 
gegeben,daß durch uns entstünde die Erleuchtung von der Erkenntnis der Klarheit Gottes im Angesicht Jesu Christi. 

4 Die hier gemeinte Predigt findet sich bei H.L.Martensen, Meister Eckart, Eine theologische Studie,  Hamburg 1842. 
Aber damit auch die alttestamendich en Verweise zum Ersten Gebot (Ex 2o 4): Du sollst dir von Gott kein Bild oder 
Gleichnis machen, weder das da oben im Himmel und das auf Erden oder unter der Erde ist..., verstehbar sein 
würde. 

5 cf.KarlHoll, Luther Ges.Aufs., Tübingen 1932 119. 



verdürbe... (Jh 11 So), sie also dann ohne Gott auch dazu noch fähig waren, den Tod 
anderer als menschlich unwiderrufliche Tat vorwegzunehmen, nämlich eben auch 
jeden zu ermorden, der über das sie hodie hinausweisen und erinnern wollte  6  und 
damit selbst unbeabsichtigt bestätigten: Der Tod ist der Sünde Sold (Rm 6 23), und 
alles, was nicht aus dem Glauben kommt ist Sünde (RM 14 27). Denn der Gottlose 
sündigte in allen Dingen immer tödlich (Luther). 

Oder schon alttestamentlich: „Das Dichten und Trachten des mensch-
lichen Herzens ist böse von Jugend auf" (Gn 6 5; 8 21) ...und der Raum der 
Selbstfindung und Umkehr blieb ihnen versperrt: „und er fand keinen Raum zur 
Buße, obwohl er sie mit Tränen suchte" (Hebr 12 17), aber ihnen allen ohne Predigt 
für immer versagt sein würde, wie es die reformatorischen Bekenntnisschriften (in 
CA V) aussdrücklich Menschen als jene Schuldigkeit zugeschrieben hatte, von der 
Gott auch als Richter nicht nur erst über säumige Prediger und Hörer gleichermaßen 
sein alles bestimmendes Urteil abhängig machen wollte  7. 

Oder wie es von Mose bezeugt wird, als er mehr sehen wolle als nur die 
Apodiktik jenseits aller Definitionen seines eigenen Lebens... die Herrlichkeit Gottes: 
„Mein Angesicht kannst du aber nicht sehen, denn kein Mensch wird leben, der mich, 
Gott, sieht... es ist aber noch ein Raum bei mir, da sollst du stehen.., wenn ich mit 
meiner Herrlichkeit vorübergehe und meine Hand ob dir halte, und du wirst mir 
hintennachsehen, wenn ich meine Hand von dir nehme..." es blieb bei dem Erleben 
und Durchstehen und bar jeder Ergründung in der nicht nur historischen Begegnung 
Gottes und des Menschen. So spricht der Herr... „Wem ich aber gnädig bin, dem bin 
ich gnädig, und wes ich mich erbarme, des erbarme ich mich" (Ex 33 17-23). 

Kein Mensch — ganz gleich wie stark durch gesellschaftliche Stellungen 
etwa gepräg oder nicht — kommt bewußt um das Eingeständnis seiner kreatürlichen 
Existenz jedenfalls nicht herum und hinaus: Geboren.., und was dann? 

Neben Gott- und der darum auch vor Gott endgültigen Entdeckung 
von Person zu Person untereinander und der nicht mehr darum noch weiter zu 
steigernden Begegnung der Sichtbarkeit Gottes (geboren nicht geschaffenlNic.). - 
„Wer mich sieht, der sieht den Vater", und: „Wer euch hört, der hört mich" (Jh12 4o; 
lo 16) — gab und gibt es jedenfalls keine weitere Seinssphäre, wie etwa 
die des Geiste s, die Menschen wie besonders die Griechen das Denken (in der 
Verwechselung des Geistlichen— also immer nur auf Christus bezogen) zum 
eigenen erkenntnistheoretischen Vorgang selber wie mit der „Vernunft" usw. 
verbiegen zu können meinten, sich also dann auch noch weniger selber zumaßten als 
sie selber ohnehin mit der unmittelbaren Kindschaft Gottes schon selber waren und 
sein sollten. Eine „Aufklärung", sie war aber immer nur coram deo verfügbar; 
Menschen also mithin stets einzugestehen hatten, daß auch alle intelligiblen 
Fähigkeiten genauso „fleischlich" waren, wie sie es selber in ihrer irdischen Existenz, 
und so auch dieser Geist in alle Läuterung nicht anders mithineinbezogen werden 

6 	So auch Stephanus in seiner Predigt, als er zu Tode gesteinigt wurde. 
7 Gott hat das Predigtamt eingesetzt, Evangelium und Sakrament gegeben, dadurch er als durch Mittel den Heiligen 

Geist gibt, welcher den Glauben, wo und wenn er will, in denen  (und keinen anderen),  so das Evangelium hören, 
wirket, welches da lehrt, daß wir durch Christi Verdienst, nicht durch unser Verdienst einen gnädigen Gott haben, so 
wir solches glauben (CA V). 



mußte  8, daß Menschen dennoch jeweils als cooperator neben Gott bestehen sollten, 
und in dieser Läuterung schon jetzt aus jeder noch so getrübten Absolutheit nicht nur 
befreite  9, sondern nicht nur über alle chronologische Geschichte, die wir in dieser 
Welt zu durchstehen hätten, auch aus göttlicher Vollmacht zu urteilen fähig würden  10; 
oder wie es der Schülerkreis um Helmut Thielicke formulierte: 

wer glaubt, denkt weiter. 

Und so THESE ZWEI: 
Es gibt nur eine Sichtbarkeit der 

eccelsia universalis, nämlich die gottesdienstlich versammelte Gemeinde, und 
ohne daß auch nur einer — auch nicht Pfarrer, Prediger oder Priester — 

aus den in actu — wann und wo auch immer in einem Raum als Kirche und zeitlich-
liturgisch Versammelten in der Überspannung von Zeit und Ewigkeit schon je etwa 

einen charakter indelebilis beanspruchen dürfte. 

Denn wer wäre schon über das noch ausstehende und immer noch in 
aller Zeitlichkeit o ffene Ur t ei 1 Gotte s als Herausforderung menschlicher 
Bewährung bis zum „Jüngsten Tag" hinaus  11, um etwa leugnen zu können, daß 
immer erst ohne („und Gott sah an alles, was er gemacht hatte und siehe, es war sehr 
gut?! Gn 1 36) die Welt dennoch trotz aller von Menschen allein anders 
porpagandisch postulierten Anstrengungen in die Dichotomie von „gut und böse" (Gn 
3 5) zerfallen würde. 

„Was heißt du mich gut, niemand ist gut als Gott allein"(Mt 19 17  12) 

Das Böse zertörte sich am Ende immer im Wettstreit des vorgegaukelten 
Besseren am Ende stets selber. - Gott läßt Menschen so einfach in ihrem Wahn 
dahingehen; es war das schlimmste Gericht Gottes überMenschen schon jetzt, wenn 
er ihnen sein Wort entzog, Prediger und Kirchen fehlten  13. 

In der Begegnung Gottes, dem Wort, fortan auch in Menschenmund  14, 

8 Ich elender Mensch: Wer wird mich erlösen von dem Leibe dieses Todes — Rm 7 24 ...denn ich tue nicht, was ich 
will, sondern was ich hasse, das tue ich — Rm 7 15. 

9 cf.Gal 5 1: So bestehet nun in der Freiheit, zu der uns Christus befreite, und laß euch nicht wiederum in das 
knechtische Joch einfangen (und was Gott stets Abbruch tun würde). 

10 Oder wüßtet ihr nicht, daß ihr auch über die Engel richten werdet -I.Kor 6 3. Und: Wer könnte schon Sünden 
vergeben (die Gottlsosigkeit tilgen) als Gott allein - Mt 5 6 u.par.. 

11 cf. das gleichnamigen Kapitel in meiner „Hermeneutik"  Conditio Hominis,  Neustadt/Aisch 1983. 
12 Mk lo 18; Lk 18 19). 
13 „Wo Gott sein Wort entzieht, folgt alle Sünde und Schande auf einen Haufen" (Walch III 14o). - Es ist nicht Gottes 

Wille, daß der Gottlose gottlos ist, aber dann aus sich selber gottlos immer bleiben müßte (Luther). 
14 ...und so wird auch das lutherische „esse" gegen Zwingli auf der Marburg (grammatikalisch kaum anders möglich) 

in der Distributionsformel zusammengzogen: Christi Leib für dich gegeben... das stärke und bewahre dich zum 
ewigen Leben. Luther hat die Spendenformel aus der Römischen Messe unverändert übernommen; n. Rietschel/ 
Graff 1951 379:  Corpus (sanguis)Domini nostri Jesu Christi custavit animam meam (tuam) in vitam aeternam. - 
Schon im AT (in der Hebraica) konnte man Gleiches beobachten; dazu C.H.Ratschow,  Werden und Wirken, eine 



war niemandem die Läuterung und Bewährung bis zur letzten durch nichts mehr 
getrübten (Gemeinschaft und) Kindschaft Gottes erlassen, und das Ende aller nur 
noch nachträglich als letzte Möglichkeit versuchten Entschuldigung gekommen, und 
deren Schuldigkeit dann nicht mehr vergeben und getilgt werden konnte. - Schon 
Paulus zerschlug hier alle ontologischen Versuche, dem Erleiden zur neuen Kreatur 
auch nur irgendwie wenigstens sprachlich (denkerisch-begrifflich) noch irgendwie 
auszuweichen; und wie oft blieb das auch von Exegeten unbeachtet (II Kor 5 17), daß 
das „esse" (ist/sein) schließlich einfach fehlte: WGTE El ‚cl; EV Xpturco / iattvi KT1G1;. - 
Nur so begann die forensischen Rechtfertigung zum Glauben allein (Rrn 3 18). 

Von allem, auch in dem ausdrücklich liturgischen, und immer 
öffentlichen gottesdienstlichen Geschehen mußte diese Wahrheit von dem sakralen 
TOTCO eingestanden werden, und der man somit nicht mehr entfliehen konnte, wie es 
etwa auch Luther beschrieb  15: „... auch ich kenne einen Menschen, der diese Strafe 
schon öfters erlitten hat — so schwer und so höllisch, wie sie weder ein Mund noch 
Feder beschreiben, noch irgendein Mensch glauben kann, der sie nicht selber erfahren 
hätte — die Seele ist dann ausgespannt mit Christus. Wenn weder drinnen noch 
draußen, noch irgendeine „Flucht" offenstünde und man mitnichten mehr zu glauben 
vermochte etwa noch je erlöst zu werden..." Alles mußte ein Mensch erst 
drangegeben haben, so wie es auch schon in der „Deutschen Theologie" beschrieben 
worden war  16. 

Jeder Mensch wußte ausnahmslos von einer inneren Zerissenheit 
(zerspalten), daß alle uns umgebende Wirklichkeit mit der Sichtbarkeit (und der 
Emperie) zum Verständnis des eigenen Lebens, und gerade auch im Blick auf die 
Abgründe des eigenen „Ichs", nicht ausreichend zu erfassen waren und sind. „...und 
da ist auch nicht einer, der Gutes tue" (Rm 3 12), und damit auch endlich das 
Versteckspiel in der Kirche mit der Sünde, die nicht vergeben werden könnte, bloß 
gestellt worden war "; als Beispiel: 

Wo begegnete im Neuen Testament schon jemals in Bezug auf Christus die 
Bezeichnung aös29oaruder; und wann wäre die sektiererische Vertraulichkeit 
(„Mit Gott zu reden, wie mit einem Schusterknecht"/Luther) schon an die Stelle von 
Vertrauen und Glauben zu setzen... 

Das erste und einzige Bekenntnis der Christenheit 
war stets bis zur Vollendung aller Werke Gottes: XpteroG KvEnceg. 

Oder wie bei der seit dem II.Vaticanum (1963/64) vor die Kommunion in 
den Meßkanon geschobene Beteuerung („gebt ein Zeichen des Friedens..."), und es 
dann unrichtig, als wäre es doch wie eine Wiederholung aus I.Johanes 3 1, dann 

Untersuchung des Wortes „hajah" als Beitrag zur Wirklichkeitserfassung des Alten Testaments Berlin 1941. - 
Gleiches würde auch von der „arianischen" Erweiterung von dem „esse" der Orthodooxen in ein fi er 1; ausführlich 
von mir dargestellt in Heft lo des Evangelischen Kirchenbauvereins (Collegium Dargunense 2o 11);  Raum und Zeit, 
Die transzendentale Apperzeption — Das Denken — in der Phänomenologie von Architektur / Kirche und Kunst.).  - 
N.B. Sind auf dem arianischen Kuppelmosaik in Ravenna zum ersten Mal in der Kunstgeschichte die Apostel 
nimbiert; bis dahin war es allenfalls Christus vorbehalten ! 

15 WA I 557f. -  Resolutiones. 
16  Der Frankfurter, theogia deutsch... Luthers erste editorische Tat 1516/1518 (Einsiedeln 198o 57). 
17 cf.Jh 941: Wäret ihr blind, ihr hättet keine Sünde, so ihr aber sprecht, wir sind sehen, bleibt eure Sünde. 



heißen sollte: wir heißen Kinder Gottes und sind es, sondern: 
daß wir Gottes Kinder heißen sollen 

- Iva Tek-va Ocou ic2Leopm - und der Rest dann völlig verschwiegen: „wir sind nun 
Kinder Gottes, und es ist noch nicht entschieden, was wir sein werden. Wir wissen 
aber, wenn er erscheinen wird, daß wir ihm gleich sein werden und ihn sehen wie er 
ist..." (V.2). 

Die selbstgefällige securitas (über das eigene Heil), und solange wir noch auf 
dem Wege sind (Lk 24 13ff.), „kann der liebe Gott nicht leiden" (Luther). 

c) Fast wie keusch nähme man darum auch aus der orthodoxen Liturgie wahr, 
sobald der Prieser mit den sakramentalen Gaben durch das "Königstor" (der 
Ikonostas) in die Gemeinde tritt und ihr zuruft: Das Heilige den Heiligen, und 
niemand es je auf sich selber zu beziehen gewagt hätte, sondern als Inbegriff allen 
gottesdienstlichen Geschehens („vom Aufgang aus der Höhe"/Lk  1  78) demütiglich 
antwortet: Nur einer ist heilig, Gott, der Herr!  - 

In der „Ost-Kirche" würde sich 
niemand zu der Anmaßung hinreißen lassen, etwa auch Formalisierung (Kategoria-
lisiertmg usw.) durch „metaphorischen Reden" höher und abschließender zu 
bewerten als die viel weiter alles existentielles Erleben tragende Aussage: „Ich, 
Christus, kann den Tempel Gottes abbrechen und in drei Tagen wiedererbauen" (Mt 
26 61: Jh 2 26). 

Was zählten da schon die sechsundvierzig Jahre seiner Erbauung in Jerusalem. 

Wenn es darum schon jemals auch neben dem Raum, den es stets nur 
allein aus und mit der Kirche zu entdecken möglich wurde, auch noch irgendeine Art 
von Ausdruck fur die Zeit geben sollte, und wie sollte man überhaupt anders als in 
und mit Worten und Begriffen davon reden können, konnte es immer nur in dem 
gottesdienstlichen Vollzug (mit der Liturgie) als Augenblick von Ewigkeit erfahrbar 
und als existentieller Schnittpunkt von Ursprung und Dasein in einem Menschen 
erlebt werden; deshalb war auch jeder (liturgischer) Gottesdienst genauso wie der 
Kirchen-Raum selber nur noch in dieser Affinität möglich und zu erleiden gewesen, 
nämlich immer wieder die totale Menschlichkeit aus Gott geboren und geschaffen 
worden zu sein, eben allein nur noch als Andacht zu erfahren: „Seid stille und 
erkennet, daß ich der Herr bin" (Psl 40 II): „...und das Volk entsetzte sich, denn 
Christus predigte gewaltig und nicht wie die Schriftgelehrten" /Mt 7 28.29). „Dir sind 
deine Sünden vergeben., sei getrost" (Mt 9 2). ...denn nur dieser eine, er konnte 
Sünden vergeben, aber eine moralische Kategorialisierung nie: „Unsere Sünde stellst 
du vor dich ins Licht vor deinem Angesicht" (Psl 90 8). 

Jede Liturgie, die hier etwa mit irgendwelchen weiteren, aber doch nur 
immer lediglichen Einzelerkenntnissen angereichert werden sollte, zerstörte den 
Raum und die Zeit Gottes und verwechselte den Verkündigungsauftrag mit einer 
gottlosen Gesinnung und Lebensweise, sie verhinderte Menschen den Zutritt zur 
„Gemeinschaft der Heiligen" (wie es im Apostolicum hieß) und eben dem Raum 
schon jetzt mit Gott den „Siebten Tag" nun auch mit dem liturgisch-
gottesdienstlichen Geschehen (dem III.Gebot) zu heiligen und Menschen sich ihrer 



4 	• 

Mensch-werdung und Berufung zur Kindschaft Gottes - wider die Sünde gegen den 
Geist Gottes, die nicht mehr vergeben werden könnte (Mk 3 28) — sich dennoch als 
würdig zu erweisen. 

Alle persönlichen Wünsche, Bitten und Einsichten haben im öffentlichen 
Gottesdienst und insbesonder in den Gebetstexten jedenfalls nichts zu suchen. „Das 
Kämmerlein" (Mt 6 6) ist dafür als alleiniger Ort viel geeigneter. Im öffentlichen 
Gottesdienst ist und war es aber hingegen immer Anmaßung und Angeberei doch 
schon selber ein Besserer zu sein als jeder andere, und versperrte das immer noch 
„offene Urteil" Gottes auch über sich selber. Von jedem Versäumnis, es galt, das 
apostolische Wort würde uns immer wieder aufs Neue einholen (I.Petr 4 17): „Denn 
es ist Zeit, daß anfange das Gericht am Hause Gottes. So aber zuerst an uns, was will 
's für ein Ende nehmen mit denen, die dem Evangelium nicht gehoram waren und 
nicht glaubten" 18. 

Mit der Predigt Gottes — und das war immer schon Jetz t, wann und an 
welchem Ort auch immer — begann jedenfalls stets das Gericht Gottes über die Welt 
(Jh 12 31). ...und so dann aber auch über die, die durch die Schuld anderer schuldig 
geworden waren. 

Alle Architektur des Kirchenbaus unterschied sich mithin — und dazu 
auch als inhaltliches NOVUM in der Weltgeschichte schon im Voraus, daß sie nur 
noch der Raum und Bild transzendentaler Wirklichkeit gewesen sein konnte. 

Jeder Gedanke an Gemeinde- und Gemeinschaftsvorstellungen von etwa 
auch aesthetischen und akustischen Überlegunge usw. ließ schon im Voraus den Plan 
für eine Kirche mißglücken, oder wie etwa mit der Identifizierungen von Altar und 
Christus usw.) oder etwa auch mit den Abstrakionen von Kreis und dessen 
Mittelpunkt und anderen Symbolismen. 

Die Kirche konnte also fortan nun nicht nur irgendetwas bedeute n, 
und das reformierte Unverständnis immer wieder hier von neuem aufbrechen wollte, 
um der unmittelbaren Gegenwart Gottes auszuweichen. 

Der Raum mußte also nicht nur bedingunsglos zu betreten sein, sondern 
auch genauso ganz o f f en für jede Unausmeßlichkeit des Menschen auch zwischen 
der Wahrnehmung des Noch-nicht-Fertigen und dem dennoch (auch baulich) zu 
vollendenden. 

Raum und Zeit, sie waren stets gegenstandslo s, und 
mußten doch apriorisch (vorstellungslos) gestaltet werden; in der biblischen Überlie-
ferung waren sie darum als die „ewigen Stadt Stadt Gottes — herniedergefahren aus 
dem Himmel" (Apok 21 lo) — nur noch in der völligen Unanschaulichkeit zu erfassen 
gewesen, und eben darum nur noch allein in einem Quadrat und dem Würfel — 
viereckig, und die Länge, Breite und die Höhe waren gleich (Apok 21 16). Das 
Quadrat war im Unterschied gegenüber dem von Menschen als erste zunächst 

18 Die unerläßlichen Teile eines solchen, allein christlichen Gottesdienstes sind in dem mehrbändigen Sammelwerk 
Leiturgia, Handbuch des evangelischen Gottesdienstes, Kassel 1954ff. zusammengetragen. 



wahrgenommenen Figur, dem Kreis, die bis heute mit seinen überhaupt erst 
einzuzeichnen möglichen Koordinaten auch historisch einzige Ortsbestimmung und 
so auch die Vorlage zum Bau der Kirche, der Verkündigungsstätte Gottes  19. 

Um sich diesem Raum anzunähern, war darum schließlich (hilfsweise) 
nur noch die auch praktische Benutzung des Quadrates - anschaulich und 
unanschaulich zugleich - daß nämlich „das Verwesliche nicht die Unverweslichkeit 
erben könne" (I.Kor 15 5o), nur noch möglich und über alle Raumbeziehungen mit 
Altar, Kanzel,Taufe usw. Hinweis auf das nicht nur Endliche, sondern auch als 
Manifestation des Ewigen zugleich: „Und ich sah keinen Tempel in der Stadt, denn 
der Herr, der allmächtige Gott, ist und war der Tempel selber und das Lamm" (Apok 
21 23.)20.  

Wenn es je eine Geschichte gab, die sich nicht in dem 
historischen und zumeist auch noch selbstzerstörerischen Untergang verlor und über 
alle solche „Zeichen" hinweg  21  bis zuletzt dauerte, und Menschen zur Tat und 
Bewährung ihre Gotteskindschaft immer wieder von Neuem herausforderte, es war 
die „Entäußerung Gottes" selber und allein (Phil 2 7), 

eben von dem urgeschichtlichen Erahnen bis zu der in 
Christus unausweichlichen Anschauung Gottes in und durch Glauben.  22. 

Eine andere Sakral-Topographie war jedenfalls für Menschen 
und schon in dieser Welt nicht auszumachen. 

Alle Bildbeispiele zu diesem Text finden sich in der Architekturausstellung 
auf der Intemetseite des 

Evangelischen Kirchenbauvereins 

19 Daß die Diagonale im gleichseitig-rechten Winkel nur immer in ungraden Zahlen anzugeben ist, erinnerte im 
Weiteren an die immer noch nicht vollendete Schöpfung Gottes auch ftir die naturwissenschaftlichen und 
mathematischen und zumeist übersehenden Einsichten. 

20 Als Kant es zum ersten Mal in der Menschheitsgeschichte aussprach, daß Raum und Zeit mit ihrer 
Ungegenständlichkeif zur Voraussezung des Denkens gehörte, hätte er diesen erkenntnistheoretischen Anstoß kaum 
gewinnen können, wenn er nicht als lutherischer Christ von diesen Antezedentien (eben von Raum und Zeit) aus 
Kirche und Liturgie wie selbstverständlich gewußt hätte. 

21  Ihr werdet hören von Kriegen und Kriegsgeschrei.. und das ist noch nicht das Ende  (Mt 24 6). 
22 ...und wie es der Kirchenvater Augustin bereits sehr ausdrücklich in seinen Rectrationes  113 beschrieben hatte. 


	00000001
	00000002
	00000003
	00000004
	00000005
	00000006
	00000007
	00000008
	00000009
	00000010

